
​“ใช่–ไม่ใช่”​
​เงื่ อนปมที่ผูกใจไว้กั บวั ฏสงสาร​

​มีสิ่งหนึ่งที่ผูกใจมนุษย์แน่นที่สุด​
​ไม่ใช่ทรัพย์ ไม่ใช่ชื่อเสียง​
​แต่คือ ความยึดติดในคำว่า​
​“ใช่” และ “ไม่ใช่”​
​เพียงเท่านี้ก็เพียงพอให้ ใจเรา​
​ต้ องเวียนว่ายอยู่นับภพนับชาติไม่ถ้ วน​

​อกาลิโก​
​อู่ทอง - 39​



​บทนำ​

​เธอ​​...​​ใช่​​ไม่ใช่​​สำหรับ​​ชาย​​/​​หญิง​​ทั้ ง​
​หลาย​​ใน​​โลก​ ​ล้ วน​​เป็ น​​เวร​​เป็ น​​กรรม​
​บุญกุศลพัวพันกันมา ไม่มีอย่างอื่น​

​บุคคล​ ​ถ้ า​​ไม่​​เห็น​ ​จิต​ ​เจตสิก​ ​รูป​
​นิพพาน​ ​ในตน​ ​ใน​​สัตว์​​โลก​​อื่นๆ​​แล้ ว​ ​ก็​
​จะ​​เวียน​​ว่าย​​ตาย​​เกิด​ ​ผูก​​ตน​​อยู่​​กับ​​คำ​​ว่า​
​ใช่ ไม่ใช่ ร่ำไป​

​สุดท้ ายก็ ไม่พ้ นเหตุแห่งทุกข์ทั้ งสิ้น ฯ​

​2​​/​​31​



​ความหมายของ “ใช่–ไม่ใช่”​

​“ใช่” คือสิ่งที่ใจชอบ​

​“ไม่ใช่” คือสิ่งที่ใจไม่ชอบ​

​แต่ทั้ งสองอย่าง…​

​ล้ วนเป็ นเพียง​
​อารมณ์ที่ปรุงแต่งขึ้นในจิต​

​ไม่ใช่ตัวตนแท้ จริงของเรา.​

​3​​/​​31​



​เหตุที่ต้ องวนเวียน​
​อยู่กั บมั น​

​มนุษย์ส่วนมาก​
​มีปกติยืนอยู่บนพื้นฐานของ​
​กิเลส ตัณหา อุปทานขันธ์​

​ชอบก็ยึด​
​ไม่ชอบก็ผลัก​
​สองสิ่งนี้ต่างกันตรงไหน?​

​ต่างเพียงทิศทาง​

​แต่มีเชื้อไฟชนิดเดียวกัน​
​คือความอยาก.​

​4​​/​​31​



​บุญ–บาปที่พั วพั น​
​ชายหญิงทั้ งหลายพบกัน​
​ผูกพันกัน​
​ไม่ใช่เพราะ “ถูกคน ถูกใจ”​

​แต่เพราะบุญทำ กรรมแต่ง​
​ที่สั่งสมกันมา​
​เรียกกันว่า วาสนา​

​ความสัมพันธ์ของทุกเส้ นด้ าย​
​ที่พัวพันกันอยู่​

​ล้ วนเดินทางมาจากอดีต​

​5​​/​​31​



​เวรกรรมที่ต่อเนื่อง​

​เมื่อไม่รู้ จักหยุด​
​ใจจึงสร้ างเวรกรรมใหม่​

​บนฐานคำว่า “ใช่–ไม่ใช่” นี่เอง​

​อดีตผูกอนาคต​
​อนาคตผูกปัจจุบัน​
​ปัจจุบันผูกเป็ นรูปกรรม​
​ไปเป็ นภพภูมิของอนาคต​

​อย่างนั้ น​
​จึงหาที่สิ้ นสุดไม่ได้ ​

​6​​/​​31​



​การไม่เห็นขั นธ์ 5​

​ผู้ ใดไม่เห็นว่า​

​กาย เวทนา จิต ธรรม​
​ล้ วนเกิดขึ้นแล้ วดับไปทุกขณะ​

​ผู้ นั้ นจะหลงคิดว่า “ใช่” คือของเรา​
​อันต้ องยึดครอง​

​และ “ไม่ใช่” คือศัตรูของเรา.​
​อันต้ องผลักไส​

​7​​/​​31​



​ความจริงว่า​
​ไม่มีใครเป็ นของใคร​

​แท้ จริงแล้ ว​
​ไม่มีชาย​
​ไม่มีหญิง​
​มีเพียงรูป–นาม​
​ทำงานตามเหตุปัจจัย​

​แต่เพราะมิจฉาทิฏฐิครอบงำ​
​จิต/เจตสิก​
​จึงสร้ าง คำว่า​

​นี่ของฉัน​
​เขาเป็ นของฉัน ขึ้นมา​

​8​​/​​31​



​การไม่เห็นเจตสิก​

​เมื่อไม่รู้ เท่าทันสิ่งที่ปรุงจิต​

​ความโกรธ ความรัก ความชัง​

​จึงกลายเป็ นนายของเรา​

​ทั้ งที่แท้ จริงแล้ ว​

​มันเป็ นเพียงผู้ มาเยือน.​

​9​​/​​31​



​การไม่เห็นรูป​
​ร่างกายเปลี่ยนทุกลมหายใจ​

​แต่เรากลับยึดว่า “นี่คือฉัน”​

​จึงร้ องไห้ กับความแก่ เจ็บ ตาย​

​ทั้ งที่ทุกสิ่งเป็ นเช่นนั้ นมาตั้ งแต่ต้ น.​

​10​​/​​31​



​การไม่เห็นนิพพาน​

​ผู้ ที่ไม่เห็นทางพ้ น​

​ก็ต้ องเดินอยู่บนทางเดิม​

​คือลู่วิ่ งของโลกธรรม​

​ที่มีแต่ยินดี–ยินร้ าย​
​ใช่-ไม่ใช่​
​พอใจ-ไม่พอใจ​

​ไม่รู้ จักจบสิ้น​

​11​​/​​31​



​วั ฏสงสารและโซ่ตรวน​

​วัฏสงสารและโซ่ตรวน​
​ของคำว่า​

​“ใช่–ไม่ใช่”​

​สิ่งที่ทำให้ เรากลับมาเกิดซ้ำๆ​
​ไม่ใช่สิ่ งยิ่งใหญ่​

​แต่เป็ นความยึดมั่น​
​อยู่เพียงเส้ นบางๆ ว่า​

​“อันนี้ฉันชอบ…อันนั้ นฉันไม่ชอบ”.​

​12​​/​​31​



​การเห็นโลก​
​ตามความจริง​

​เมื่อพระโยคาวจร​
​และบุคคลใดๆ​
​ปฏิบัติจนเห็นว่า​

​กาย–ใจไม่ใช่เรา​
​อารมณ์ไม่ใช่ของเรา​

​คำว่า “ใช่–ไม่ใช่”​
​จะเบาบางลงทันที.​

​13​​/​​31​



​วิธีสลายเงื่อนปม​

​หนึ่งเดียวที่พาออกได้ ​
​คือสติ​

​จับอารมณ์ให้ ทัน​

​เพียงรู้ เฉยๆ​
​ไม่ตาม​
​ไม่ผลัก​

​การยึดถือจะค่อยๆ​
​คลายตัวลง โดยธรรม​

​14​​/​​31​



​พิจารณาการ​
​เกิ ดขึ้น–ดั บไป​

​อารมณ์ “ใช่–ไม่ใช่”​

​ก็เหมือนคลื่นในน้ำ​

​เกิดจากลมของตัณหา​

​เมื่อไม่มีลม คลื่นก็สงบ​

​กิเลส ตัณหา อุปาทาน​
​แม้ จะมี ก็ไม่กำเริบแล้ ว​

​สุดท้ ายย่อมดับสิ้น สูญไป​

​15​​/​​31​



​บททดสอบ​
​ของชีวิ ตคู่–ชีวิ ตคน​

​ในความสัมพันธ์​
​เรามักเห็นแต่ความถูกใจ–ไม่ถูกใจ​

​แต่คนที่เห็นธรรม​

​จะมองเห็นเหตุปัจจัย​
​ที่ประกอบกัน​

​จึงไม่ทุกข์กับสิ่งที่เปลี่ยนไป​

​สรรพสิ่งล้ วนกลายเป็ นครู​
​สอนตนเองก็ได้  สอนผู้ อื่นก็ดี​

​16​​/​​31​



​ปล่อยวางคน​
​ปล่อยวางเหตุ​

​ไม่ใช่ปล่อยเพราะไม่รัก​

​แต่ปล่อยเพราะเข้ าใจว่า​
​ทุกอย่างดำเนินไปตามกรรมของตน​

​รักนั้ นดีแล้ ว มันคือสุคติ​

​เกียจนั้ นไม่ดี มันคือทุคติ​

​แต่ที่สุดของความดี​

​คือการปล่อยวาง​

​17​​/​​31​



​แสงธรรมในความ​
​เปลี่ยนแปลง​

​ที่แท้ …​

​ทุกเหตุการณ์คือครู​

​ทุกความสัมพันธ์ คือ​
​พระอภิธรรมบทหนึ่ง​

​พาให้ เรารู้ จักใจตัวเอง​

​18​​/​​31​



​แท้จริ งแล้ว ไม่มี​
​คำว่า “ใช่–ไม่ใช่”​

​เมื่อเห็นแจ้ ง​

​ทุกสิ่งเป็ นเพียงสภาวธรรม​

​ไม่มีตัวเราที่จะไปชอบ​

​ไม่มีตัวเขาที่จะไปชัง​

​เป็ นได้ ทั้ ง ปรมัตถ์​

​เป็ นได้ ทั้ ง อภิธรรม​

​19​​/​​31​



​พ้นจากอวิชชา​

​อวิชชา ทำให้ คำว่า​
​“ใช่–ไม่ใช่”​
​ใหญ่โต​

​ปัญญา ทำให้ มันเล็กลง​

​จนที่สุดท้ าย​
​มันจะไม่มีอำนาจใดๆ เหลืออยู่​

​20​​/​​31​



​การเดินตามมรรค​

​ศีลทำให้ ใจสงบ​

​สมาธิทำให้ ใจตั้ งมั่น​

​ปัญญาทำให้ เห็นตามจริง​

​สามสิ่งนี้​
​ช่วยตัดความยึดอารมณ์​
​ได้ อย่างสิ้นเชิง.​

​21​​/​​31​



​จุดที่ใจเริ่ มหลุดพ้น​

​เมื่อใจรู้ ทัน​
​ความชอบ–ไม่ชอบ​

​ไม่เข้ าไป​
​เป็ นความตามนั้ น​

​ตรงนั้ นเองคือ​

​“ประตูนิพพาน”​
​ที่เปิดอยู่ทุกขณะ.​

​22​​/​​31​



​ทำไมต้องเห็น​
​นิพพานในตน​

​เพราะถ้ าไม่เห็นทางออก​
​ใจก็เดินไปตามความเคยชิน​

​แต่เมื่อเห็นความสงบ​
​ที่ไร้ ความยึดมั่นถือมั่น​
​ลงได้ แม้ เสี้ยววินาที​

​จิตจะรู้ เองว่า​

​ทางพ้ นทุกข์มีอยู่จริง.​

​23​​/​​31​



​ไม่ใช่เรี ยนเพื่อจำ​

​ไม่ใช่เรียนเพื่อจำ​
​แต่เรียนเพื่อหลุดพ้ น​

​ธรรมะไม่ได้ ต้ องการให้ เราฉลาด​

​แต่ต้ องการให้ เรามี “ทางไป”​

​ไปให้ พ้ นจากสิ่งที่ผูกมัดใจมานาน​

​24​​/​​31​



​วั ฏฏะที่ถูกตั ดได้​

​เมื่อไม่มีความยึด​

​ก็ไม่มีเหตุให้ เกิดทุกข์​

​เมื่อไม่มีทุกข์​

​การเกิดซ้ำก็หมดความหมาย.​

​25​​/​​31​



​จงรู้ ทั นใจตั วเอง​

​อารมณ์ทุกขณะ​

​คือสนามฝึกตน​

​ให้ เธอเห็นการเกิด–ดับ​

​เพื่อเตรียมพร้ อม​
​ข้ ามโคตรภูเขาใหญ่​

​เข้ าสู่กระแสนิพพาน​

​26​​/​​31​



​สรุป​
​เธอ…​

​ตราบใดที่ยังหลงใน “ใช่–ไม่ใช่”​

​เธอก็ยังถูกโลกคุมตัวไว้ ​

​แต่เมื่อใดเห็นตามจริง​

​เธอจะเป็ นอิสระจากคำเดียวกันนี้.​

​27​​/​​31​



​ธรรมท้ายเล่ม​

​การปฏิบัติธรรม​

​ไม่ใช่เพื่อให้ ถูกใจใคร​

​แต่เพื่อให้ ใจ​
​พ้ นจากการถูกอารมณ์บังคับ​

​นี่คือเสรีภาพที่แท้ จริง​

​28​​/​​31​



​เจตนารมณ์​
​ขอให้ หนังสือเล่มเล็กๆ นี้​

​เป็ นเหมือนประทีปโคมไฟดวงน้ อย​

​ให้ เธอเห็นความจริงที่ซ่อนอยู่ในใจ​

​และเดินต่อไป​
​บนเส้ นทางแห่งความรู้ แจ้ ง​
​ให้ ได้ ​

​ด้ วยตนเอง​

​ตนเป็ นที่พึ่งแห่งตน​

​29​​/​​31​



​ปิดเล่ม​

​ธรรมทานนี้​

​เป็ นไป​

​เพื่อประโยชน์​
​เพื่อความสุข​
​เพื่อมรรคผลนิพพาน​

​คือความหลุดพ้ น​
​ของสรรพสัตว์ทั้ งหลาย​

​นิพพานะ ปัจจโย โหตุ​

​30​​/​​31​



​อกาลิโก​
​อู่ทอง - 39​

​“พระชัย”​
​ในห้ องกรรมฐานพิเศษ โรงทานแม่บัว​
​ครัวไทย กาลจักร พุทธคยา อินเดีย​

​8 ธันวาคม พุทธศักราช 2568​

​31​​/​​31​


